Investigacion parala accidn
@ focoguatemala.org

focoguatemala@gmail.com

Contexto histdrico de las autoridades indigenas

En los movimientos sociales de Guatemala del 2023 que se llevaron a cabo en defensa de la democracia
después de las elecciones generales, uno de los actores sociales que mas protagonismo ha tenido son los
grupos indigenas y sus autoridades ancestrales. Sin embargo, al escuchar el término “autoridades
ancestrales”, una de las dudas puede surgir para alguien que no conozca mucho sobre el tema es: écomo
es eso posible? Dada la conocida brutalidad del régimen colonial, ¢ de qué manera pudieron sobrevivir las
formas politicas precoloniales ante 500 afios de esfuerzos para erradicar todo rastro de las culturas de los
pueblos originarios?

La respuesta a esta pregunta se puede encontrar en el libro de Barrios (2001), que contiene los resultados
de lo que es posiblemente la mas extensa investigacidn acerca de autoridades indigenas en Guatemala.
Barrios explica que antes de la invasién espafiola, las sociedades que ocupaban el territorio guatemalteco
estaban estructuradas en castas (nobles/plebeyos/esclavos), y los patrilinajes nobles se dividian en cuatro
niveles de mayor a menor autoridad.

Durante la invasién espafiola, los conquistadores mataron a los gobernantes del nivel mas alto, y
practicamente esclavizaron a toda la poblacién indigena, independientemente de qué lugar hubieran
ocupado en el sistema de castas o linajes. Por algln tiempo efectivamente se desarmdé completamente
toda la estructura politica y social maya que habia existido previamente, pero esta situacidon no perdurd
debido a la intervencién de la corona espafiola. Justamente, la forma particular en que se estructuraron
los pueblos indigenas soélo puede entenderse si toma en cuenta que la corona espanola y los
conquistadores/criollos tenian distintos intereses en explotar a la poblacion indigena que eran opuestos
entre si. Especificamente, la corona queria que a los indigenas los dejaran en paz con sus tierras y que
trabajaran en ellas para pagar el tributo, mientras que los criollos deseaban quitarles sus tierras y usar a
la poblacién indigena como fuente de mano de obra. Por lo tanto, las politicas que se establecieron al
principio del régimen colonial en relacion a los indigenas fueron un compromiso entre los intereses de
estos dos grupos dominantes, para que ambos pudieran llevar a cabo sus formas de explotacién.?

Hubo dos politicas en particular que dieron origen y forma a los pueblos indigenas:

1. Lareduccién: Antes de la invasidn espafiola, los indigenas habitaban territorios extremadamente
amplios y dispersos. Esta situacién era inconveniente para los conquistadores y criollos no sélo
porque dificultaba controlar a la poblacidn, sino porque ademas querian apropiarse de esas
tierras donde vivian. Por lo tanto, la corona aceptd reducir el territorio que ocupaban y concentrar
la poblacidn indigena en pueblos pequefios, pero a cada pueblo se le asignd tierras comunales
para sus propias cosechas y para trabajar el tributo?. Antes de esto, las “pueblos indigenas” como
division territorial no existian. De estos pueblos es justamente que los criollos sacaron la fuente
de mano de obra para el sistema de repartimientos.

1 Este analisis de cdmo los distintos intereses de la corona y criollos le dieron forma a la sociedad colonial se
profundiza mucho mas en “La Patria del Criollo” de Severo Martinez Peldez que en la investigacion de Barrios.

2 No obstante, los criollos siempre tuvieron en la mira estas tierras comunales para también apropiarse de ellas. Es
por eso que hasta hoy en dia hay varias comunidades indigenas que guardan celosamente sus titulos de tierras
comunales.



Investigacion parala accidn
@ focoguatemala.org
focoguatemala@gmail.com

2. Lapolitica de la Dos Republicas: Se decreté que los espafioles/criollos y los indigenas debian vivir
de manera totalmente separada, dado que esta era la Unica manera de que la corona podia mas
o menos disminuir la severidad de la explotacidn y abusos de los primeros hacia los segundos. Asi,
los esparioles/criollos vivieron en villas y ciudades con un régimen de propiedad privada, y los
indigenas en sus pueblos con un sistema de propiedad comunal.

Incidentalmente, como los criollos no podian vivir en los pueblos indigenas, esto significé que los pueblos
necesitaban tener su propio sistema de gobierno; es decir, no porque realmente se les quisiera dar alguna
autoridad, sino porque era necesario para organizar los sistemas de tributo y repartimiento. Aqui fue
cuando surgieron las figuras de “principales” o “cabezas de calpul”, que eran los jefes de los patrilinajes
gobernantes de la jerarquia social precolonial. En los pueblos donde todavia habia principales de los
niveles mas altos, se nombraron “gobernadores”, “caciques”, y “caciques-gobernadores”, pero estos
puestos fueron desapareciendo con el paso del tiempo. La forma de autoridad que mas persistio fue la
del cabildo o alcaldia indigena.

La forma de la “alcaldia” en si fue una imposicidén espaiola, a su vez parcialmente de origen arabe, que
era a través de la cual los espafioles estaban acostumbrados a estructurar su gobierno local. Sin embargo,
en general las alcaldias indigenas estuvieron conformadas totalmente por principales, dado que
naturalmente ellos eran las personas con mas autoridad dentro de los pueblos. Ademas, aunque se
decreté que los miembros de la alcaldia no podian servir por dos términos consecutivos, como los
miembros que iban saliendo elegian a los siguientes, muy comunmente se dio el caso que distintos
principales se iban turnando en la alcaldia. Por lo tanto, los pueblos lograron adaptar sus tradiciones
politicas anteriores a la forma de alcaldia impuesta, logrando asi mantener un grado importante de
continuidad. Un ejemplo claro de esto es la imparticidn de justicia, lo cual era responsabilidad de las
cabezas de los patrilinajes, y por lo tanto se incorporé como una de las funciones claves de las alcaldias
indigenas.?

Y esta continuidad politica les abrié paso a otras. El simple hecho de poder vivir separados y tener su
propio autogobierno local les permitié a los pueblos indigenas preservar sus culturas e idiomas. Después
de todo, las autoridades indigenas rapidamente se dieron cuenta de que, aunque se hacian intentos de
cristianizar e hispanizar, realmente para los grupos dominantes todo eso era secundario a tributo y
repartimiento. Ademas, la organizacion alrededor de las alcaldias indigenas evidentemente le concedié
una minima cuota de poder a los pueblos indigenas, al mismo tiempo que llegd a ser una de sus mas
potentes herramientas de resistencia. Durante la época colonial los criollos intentaron reducir su
autoridad, como muestran las multiples cédulas emitidas reiterando que las alcaldias indigenas no eran
dependientes de las espanolas (pag. 77), ademas de los ejemplos de intentos por parte de autoridades
criollas de interferir en y manipular las elecciones de alcaldias indigenas (pag. 82).

3 La adaptacion de formas impuestas por los espafioles, asimiladas para poder para resguarda aspectos culturales
mayas, también se puede ver en el caso de las cofradias. Estas fueran establecidas por la Iglesia Catélica como
parte de sus intentos de cristianizacidn, y por lo tanto fueron inicialmente mal recibidas, pero con el tiempo se
integraron dentro de los pueblos conforme fueron mezclandose con la religiosidad maya. Asi, se asimilaron las
cofradias como vehiculos de la perpetuacién de la cosmovisidon maya, en vez de suprimirla (Fundacién Propaz y
Asociacion Ajkemab’ Rech K’aslemal, 2015)



Investigacion parala accidn
@ focoguatemala.org

focoguatemala@gmail.com

No obstante, las alcaldias indigenas empezaron si empezaron a perder poder con el fracaso de la politica
de las Dos Republicas en el siglo XVIII, y en particular el fin de la separacidn territorial. Barrios sefiala como
dos factores importantes de esto la creciente poblacidn mestiza que cada vez mds se asentaba en pueblos
indigenas, y la muy escasa fundacion de ciudades y villas por parte de los criollos. Por lo tanto, desde el
fin de la colonia hasta el siglo XX, se implementaron diversas politicas que fueron disminuyendo el poder
de las alcaldias indigenas: en algunas épocas se pusieron dos alcaldias en un solo pueblos (una indigena y
otra ladina), y en otras, alcaldias mixtas en la que los indigenas no podian optar a los cargos mas altos,
eliminando legalmente la alcaldia indigena o rezagandolos a los puestos de regidores o alcaldes auxiliares.
Sin embargo, en muchos pueblos los principales mantuvieron su influencia, e incluso se mantuvieron
varias alcaldias indigenas total o parcialmente, aunque ya no existieran segun la ley. Un cambio
importante que si se dio fue que a finales del siglo XX la tradicién de alternarse la alcaldia entre los
principales ya se habia descontinuado, pasandose al método de eleccién popular.

Hasta aqui llega el periodo histdrico que cubre la investigacién de Barrios. Vale la pena indicar aqui que,
en el prélogo del libro, la autora menciona lo siguiente: “Para concluir, debe sefialarse que los resultados
del presente estudio coadyuvaron a que en el proyecto de Ley del Cédigo Municipal, presentado al
Congreso de la Republica por la Comisidn Paritaria de Reforma y Participacion, se reconociera la figura de
la Alcaldia Indigena.” (pag. IX)

Efectivamente, Ochoa (2013) indica que finalmente se les dio reconocimiento legal a las alcaldias
indigenas en el Cddigo Municipal del 2002 (Decreto 12-2002), en seguimiento al Convenio 169 de la
Organizacion Internacional del Trabajo sobre Pueblos Indigenas y Tribales, y el Acuerdo de Identidad y
Derechos de los Pueblos Indigenas. La investigacién de Ochoa examina el estado de las alcaldias indigenas
10 anos posterior a su reconocimiento. En general, Ochoa argumenta que en este tiempo las alcaldias
indigenas se han revitalizado, pero en muchos casos siguen sin ser respetadas por las instituciones del
Estado, que todavia en muchos casos usan el término de “alcaldias auxiliares” para referirse a ellas. Ocho
ademas resalta la relacidn conflictiva que en algunos casos las alcaldias indigenas tienen con los COCODES
y COMUDES, los cuales han sido vistos como fraccionadores del poder comunitarios y criticados por hacer
de lado la organizacidn tradicional.

|”

Para terminar, vale la pena senalar que el término “principal” en la actualidad ha adquirido un significado
ligeramente distinto al que tenia anteriormente, ya no necesariamente utilizado para denominar sélo a
los descendientes de los patrilinajes gobernantes. Ochoa (2013) lo utiliza para referirse a los “ancianos y
ancianas notables de la comunidad (pag. 6), agregando después que “el término hace también referencia
a las personas que se reunen para seleccionar a las nuevas autoridades; a los principales se les cataloga
como los duefios o representantes de la comunidad” (pdg. 45). La Fundacién Propaz y Asociacion Ajkemab’
Rech K’aslemal (2015), por su parte, dice lo siguiente (pag. 45):

“El Consejo de Principales es una de las instituciones que ha permanecido mucho tiempo. Es una forma natural y
original de organizacién de las autoridades ancestrales. Son quienes realizan las celebraciones, en coordinacion con
el guia espiritual. Velan por el buen uso y el manejo de los bosques, los terrenos comunales y otros recursos
naturales. Estan formados por abuelas o abuelos que han dado su servicio en todos los cargos. En algunos lugares
o comunidades, también son representados por los guias espirituales y otras autoridades que tienen mucha
importancia, en la estructura organizativa de caracter ancestral. Los Consejos de Principales, en muchas
comunidades, nombran alcaldes y cofrades, resuelven conflictos de mucha envergadura. Se retinen y dialogan entre
si para resolver problemas de mucha trascendencia comunitaria. Son los preservadores de la memoria colectiva de
la comunidad. Velan, ademas, porque se mantengan aquellos valores espirituales que cohesionan a la comunidad.”



Investigacion parala accidn
@ focoguatemala.org
focoguatemala@gmail.com

Bibliografia:

1. Barrios, L. (2001). Tras las Huellas del Poder Local: La Alcaldia Indigena en Guatemala, del siglo
XVI al siglo XX. Instituto de Investigaciones Econdmicas y Sociales de la Universidad Rafael

Landivar.

2. Fundacion Propaz y Asociacion Ajkemab’ Rech K’aslemal (2015). Breves aportes para la
reconstitucion de la Autoridad Ancestral.

3. Ochoa, C. F. (2013) Alcaldias Indigenas: Diez afios después de su reconocimiento por el Estado.
Asociacion de Investigacidon y Estudios Sociales.



